والجملة الفعلية «يقاتل من ورائه» صفة للجنة، فهي

داخلة في الحصر فكأنه قال:

لا قتال إلا من وراء إمام، قال

النسووي: ومعنى يقاتل من

ورائه، أي: يقاتل معه الكفار،

والبغاة، والخوارج، وسائر

أهل الفساد، والظلم مطلقا.

الله عنه ـ أن النبي عِنه لله لا ذكر

الدعاة على أبواب جهنم، من

أجابهم إليها قذفوه فيها، ثم

ذكر وصفهم، قال له حذيفة

رَيِّ الْعَيِّةُ: فما تسرى إن أدركني

ذلك؟ قال: «تلــزم حماعة

المسلمين وإمامهم»، فقلت:

فإن لم تكن لهم جماعة، ولا

إمام؟ قال: «فاعتزل تلك الفرق

2 \_ تميز الصفوف: وقد

جاء في صحيح مسلم أن أنس من مالك رَوْلُكُ قَال: كان رسول

الله ﷺ إنما يغير إذا طلع الفجر، وكان يستمع الأذان،

فإن سمع أذانا أمسك، وإلا

وهذا واضح أيضا أن الحكم

بالإسلام يثبت للقوم إذا أعلنوا

شعيرة من شعائر الإسلام،

وهي الأذان، وأنهم بأخذون

بعض حقوق المسلمين، وهي

عدم جواز الهجــوم عليهم

وقتالهم، وكذلك جاء النص

القرآني في سورة الفتح الذي

يعلسن الله فيسه أنه صرفً

المسلمين عن قتال الكفار في

غزوة الحديبية لأن بمكة

مسلمون مستترون، قال

تعالى: (ولولا رجال مؤمنون

ونساء مؤمنات لم تعلموهم

أن تطئوهم فتصيبكم منهم

معرة بغير علم ليدخل الله

في رحمته من يشاء لو تزيلوا

لعذبنا الذين كفروا منهم عذابا

وتاريخ الصحابة كله

شاهد أنه لا قتال إلا بعد

تميز الصفوف، وانحياز أهل

الإسلام إلى إمامهم وعلمهم،

وأنحياز أهلّ الكفر إلى قوادهم

وجيشهم، وأما المحموعات

السرية المختبئة في الجحور

التي تخرج على الناَّس فحأة،

فتغدر، وتقتل، وتضرب على

غير هدى فليسوا دعاة إسلام،

وليس لفعلهم هذا شيه، ولا

مثال في كل تاريخ من يقتدي

شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه

الله: «إن الأمر بقتال الطائفة

الباغية مشروط بالقدرة،

والإمكان»، إذ ليس قتالهم

بأولى من قتال المشسركين،

والكفار، ومعلوم أن ذلك

مشروط بالقدرة، والإمكان،

ويشهد لذلك أن الرسول ﷺ

أخبس بظلم الأمسراء بعده،

وبغيهم، ونهى عن قتالهم لأن

ذلك غير مقدور، إذ مفسدته

الحديث الذي رواة مسيلم

عن أبي سعيد الخدرى صَوْلَهُ:

«من رأى منكم منكرا فليغيره

بيده، فإن لم يستطع فبلسانه،

فْإَن لم يستطع فبقلبه، وذلك

أضّعفُ الإيمانَ»، وهكذا فأنت

ترى كيف يسقط الإنكار

باليد، واللسان عند عدم

والجدير بالذكر أن هذه هي

الطبعة الثالثة، وقد ألحق بها

الطبعة الخامسة من إصدار

(شهادات مهمة لعلماء الأمة)

في منهج وأعمال وإصدارات

الجمعية، والذي تضمن:

شهادات لـ (29) من الشيوخ

والعلماء الذين زكوا جمعية

إحياء التراث الإسلامي، وأثنوا

على أعمالها وإصداراتها

الجديد من كتاب (منهج

الجمعية للدعوة والتوجيه) ملحقا خاصا حول جهود

كذلك تضمن هذا الإصدار

الاستطاعة.

ويقول النبي عَلِي في

أعظم من مصلحته.

3 ـ توفـر القدرة: يقول

به من أهل الإسلام.

وفى حديث حذيفة ـ رضى

## أكدت من خلاله أن الأمة مأمورة بنبذ التفرق والاختلاف.. وطريق الوحدة والاتفاق إنما يتحقق بالاعتصام بالقرآن والسنة وفهم السلف الصالح لهما «إحياء التراث» أصدرت منهجها للدعوة والتوجيه: الفقهاء أجمعوا على وجوب طاعة ولي الأمر حقناً للدماء وتسكيناً للدهماء

أصدرت جمعية إحياء التراث الإسلامي طبعة جديدة من منهجها (منهج الجمعية للدعوة والتوجيه) رغبة فى التعريف بالأســس العقدية " والدعوية التى تستند إليها، وهى أسس تقوم على الأدلة الشــرعية من القرآن الكريم والسنة المطهرة الصحيحة، والآثار عن سلف الأمة من الصحابة والتابعين وأئمة الدين المعتبرين وفق منهج واضح، وطريق بين، أهدافه معلنة، ووسائله مشروعة، يسعى لتحقيق المقاصد الشرعية العليا من إقامة دين الله تعالى، وعبادة الله وحده، ونشر التوحيد ومحاربة الشرك، والدعوة الى السنة المطهرة، ونبذ البسدع والمحدثات، ونشسر العلسم الشسرعي ومكافحة الجهل وآثاره بحسب القدرة والأستطاعة، مع مراعاة ضوابط الأمسر بالمعروف والنّهي عن المنكر التي قررها علماء الأمة وأئمــة الهدى، والتي تهدف إلى جلب المصالح وتكثيرها، ودرء المفاسد

وقد قام نخبة من أفاضل العلماء والمشايخ النجباء بتزكية منهج الجمعية والثناء عليه، في مقدمتهم ســماحة الإمام الشَّيخ عبدالعزيز بن باز ـ مفتى عام المملكة العربية السعودية السابق رحمه الله

كمًا عـرض على فضيلة الشيخ صالح بن فوزان الفـوزان ـ عضو هيئة كبار العلماء فسى المملكة العربية السعودية، وأيضا على علَّامة الشام ومحدثها في هذا الزمان الشيخ ناصر الدين الألباني ـ رحمّه الله، وعلى نخبة منّ العلماء والشيوخ. وجمعية إحياء التراث

الإسلامي بفضل الله تعالى منذ إنشائها وإلى يومنا هذا قائمة بهذا المنهج، ملتزمة به، تدعو إليه، وتذب عنه، وتمد يد العون للمسلمين في كل م مکان، وتعمل علی نشر هذا المنهج المبارك بينهم بحسب القدرة والإمكان. ومما حياء في هذا المنهج

يا يلي: محمل اعتقاد السلف: الإيمان بأن الله سبحانه هو الرب الخالق السرازق المدبر لجميع الأمور، وأنه سبحانه الإله الحق الذي لا معبود بحق ســواه، وأن كل ما يدعى من دونه فهو باطل. والإيمان بأسمائه وصفاته

كما جاءت في كتابه، وسنة رسوله ﷺ الصّحيحة الثابتة، وأنه - سيحانه - موصوف بها على الحقيقة على الوصف اللائقُ بجلاله \_ سبحانه \_ من غير تكييف، ولا تعطيل، ولا تأويل، ولا تحريف، ولا تّمثيل، قسالَ تعالى:( ليس كمثله شيء وهو السميع البصير). كما لا يجوز في أسمائه

وصفاته التفويض المطلق، بل نُفوض علم كيفيتها إلى الله سبحانه وتعالى، ونثبت علم معانيها، على الوجه السابق وعلى هــذا، فالله تعالى

واحد لا شريك له في ربوبيته، وألوهيته، وأسمائه

والإيمان بالقدر خيره، وشره، حلوه، ومره، من الله تعالى، وأنه لا يصيب المرء إلا ما كتب الله له، وذلك وفق علم الله تعالى، وحكمته.

ومراتب القدر أربعة: 1 \_ العلم: فقد علم الله ما كان، وما يكون، وكيف يكون

2 \_ الكتابة: فقد كتب سبحانه في اللوح المحفوظ ماهو كائن إلى يوم القيامة.

3 \_ المشيئة: فلا يكون شيء في السموات، والأرض إلا بمشيئته سبحانه، فما شاء كان، وما لم يشأ لم يكن. 4 \_ الخلق: فنؤمن بأن الله تعالى خالق كل شيء، ومن

جعل للعبد اختيارا، وقدرة على الفعل، أو الترك. كما بين منهج الجمعية

والإيمان بأن الله تعالى قد

ذلك أفعال العباد،

موقف المسلم من العلماء، وأهل العلم: ومما جاء فيه: المقصود من العلماء: هم أصحاب العلم الشرعي، العالمون بشرع الرحمن عز وجل، المتفقهون في دين الله، المتبعون سنة رسول الله ﷺ، وسلف الأمة



وجوب وحدة المسلمين وائتلافهم كما أمر الله تعالى فالجماعة نجاة والفُرقَةُ عذاب

التآمر والخداع

الأمراء والعلماء

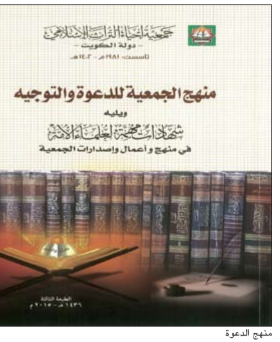
في المعروف

وإنما تجب طاعتهم

من كره من أميره ىثىيئاً فليصبر فإنه من خرج من السلطان بثبراً مات ميتة جاهلية

يسعى لتحقيق المقاصد الشرعية العليا من إقامة دين الله تعالى وعبادة الله وحده ونشر التوحيد ومحاربة الىشرك 此

الدعوة إلى السنة المطهرة ونبذ البدع والمحدثات ونبشر العلم الشرعي ومكافحة الجهل



من الصحابة، والتابعين، وهم ورَّثة الأنبياء، والمراد بأولى الأمر: الأمراء والعلماء، وإنما تجب طاعتهم في المعروف، كما قال كثير من السلف في تفسير قوله تعالى: ( أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولي الأمر منكم).

في أمة محمد عَلَيْهُ، وهم أهل الشّوري الذين يستشارون في أمور الأمة، ومصالح المسلمان، وهـم أئمة الديـن، كما قال تعالى: (وجعلنا منهم أئمة يهدون بأمرنا لما صبروا).

وهم أهل الذكر، قال تعالى: (فسألوا أهل الذكر إن كنتم لا تعلمون).

جعفر الطحاوي: «وعلماء بعدهم، أهل الخبر والأثر، أهل بالجميل، ومن ذكرهم بسوء فهو على غير سبيل».

السلف لهما، وإن خالفت آراء البشر، وأهواءهم، والمتفقون مع أحكام الشريعة هم ابن مسعود\_رضي الله عنه،

السائغ ضوابط منها: الشرعي، أو الإجماع، إذ لا اجتهاد مسع الدليل، والأدلة

2 \_ أن يكون المخالف لأهل

وهم أهل الحل والعقد

واحترام، وتبجيل العلماء، وذكرهم بالجميل هو طريق أهل السنة والجماعة، قال أبو السلف السابقون، ومن الفقه والنظر، لا يذكرون إلا فیجب علی کل مسلم بعد

موالاة الله ورسيوله موالاة المؤمنين، كما نطق به القرآن الكريم، خصوصاً الذين هم ورثة الأنساء، الذين جعلهم الله بمنزلة النجوم، يهتدى بهم في ظلمات البر.

نبذ الفرقة كما جاء في منهج الحمعية أيضا أن الأمة مامورة بنبذ التفرق والاختلاف، وأن طريق الوحدة والاتفاق الذي أمر الله تعالى به إنما يتحققَ بالاعتصام بالكتاب والسنة، وفهم السلف الصالح لهما. ومعلوم أن الوصية بكتاب الله وصية بالسنة، لأن القرآن الكريم أمر بطاعة

الله ورسوله، فقال سيحانه فى كتَّابِه العظيم: (من يطع الرسول فقد أطاع الله). معرفة أحكام الله تعالى من كتابه، وسينة رسوله صلى

فسبيل الوحدة إذن هو الله عليه وسلم، واتباع فهم الجماعية، وما سيواهم هم أهل الفرقة والشدوذ، وإن كانوا أكثـر الناس، كما قال

وبين المنهج بأن الاختلاف من حيت الظَّاهِ نوعان: اختلاف تضاد، واختلاف

وقد وضع العلماء للخلاف 1 ـ عـدم مُخالفـة النــص

الظاهرة تحسم مادة الخلاف، فإن كأن الخلاف سائغا قبل الاطلاع على الدليل فإنه لا يكون كذلك بعد الاطلاع

العلم من أهل العلم والاجتهاد، فأما الجاهل فلا تسوغ له مخالفة أهلل العلم بمجرد نظره ورأيسه، فالذين أفتوا المشجوج في البرد بوجوب الغسل، فاغتسل، فمات، قال فيهم عليه الصلاة والسلام: «قتلوه، قتلهم الله هلا سألوا إذ لم يعلموا، إنما شفاء العم الســــؤال» فهـــؤلاء أخطأوآ، وأفتوا بغير علم، ولم يكونوا من أهــل الاجتهاد، فدعا ﷺ عليهم، وأغلظً. ً

3 \_ أن يكون قصد المخالف الحق، والموافقة للصواب، لا مجرد الخلكف والبغي، والتعدى، والهوى، قال تعالى ذاما أهلَّ الكتاب: (وما اختلفُ الذين أوتوا الكتاب إلا من بعد ماحاًءهم العلم بغيا بينهم). 4 \_ عدم الاحتجاج بالخلاف، وهو باب مهم لضبط الخلاف، ومنع التقول على الله بغير علم، إذ المعتبر مراعاة الخلاف لا الاحتجاج به.

أما موقف المسلم من اختلاف العلماء: فقد ثبت بالكتاب، والسنة، والإجماع أن الله سبحانه وتعالى فرض على الخلـق طاعته، وطاعة رسوله ﷺ، ولم يوجب على هذه الأمــة طاعة أحد بعينه في كل ما أمر به، ونهى عنه إلاَّ رسول الله يَيْكِهُ، حتى كان صديـق الأمة، وأفضلها بعد نبيها يقول: «أطيعوني ما أطعت الله، فإذا عصيت الله،

فلا طاعة لى عليكم». وأجمع أهَّل العلم أنه ليس أحد معصوما في كل ما يأمر به، وينهى عنه إلا رسول

ولهَـــذا قال غير واحد من الأئمة: «كل أحد يؤخذ من قوله، ويترك إلا رسول الله

وقد اختلف أهل العلم لأسباب كثيرة ذكرها العلماء في مصنفاتهم، منها: عدم الوقسوف على الدليسل، أو نسيانه له.

أو وصوله للعالم بطريق ضعيفة، أو اعتقاده أنه منسوخ، أو خاص، أو أنه لا دلالة فيه، أو أنه معارض بغيره، ونحو ذلك من

وقد يكون للعالم حجة في ترك العمل بالحديث لم نطلع عليها، وقد يبدى حجته لأحد فتنقل، وقد لا يبديها، وأما نحن فإنه لا يجوز لنا أن نعدل

عن قول ظهرت حجته بحديث صحيح وافقه طائفة من أهل العلم، إلى قول آخر قاله عالم يجوز أن يكون معه ما يدفع به هذه الحجة، وإن كان أعلم، فالعالم قد يكون معذورا في تركه للدليل لخفائه، أو عدم وصوله، أمّا نحن فلا عدّر لناً فى ترك الدليل بحجة أن فلانا

عن المنكسر كما تطرق منهج

قد قال بخلافه.

في برقية أرسلت إلى خادم الحرمين

الشريفين الملك عبدالله بن عبدالعزيز

وحكومة المملكة العربية السعودية الشقيقة

عبر رئيس وأعضاء جمعية إحياء التراث

الإسلامي عن استنكارهم الشديد للعمل

أفراد حرس الحدود السعودي.

الإرهابي المجرم الذي أدى إلى مقتل عدد من

وجاء في البرقية: إن هذا الحادث يستهدف

أمن المملّكة العربية السعودية معقل الدين

المقدسات الإسلامية، بل ويستهدف تشويه

ديننا وشريعتنا السمحة التي ترفض مثل

والعقيدة وأرض الأمن والسلام، أرض

الجمعية إلى موقفها من الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر، ومما جاء قي ذلك: لقد امتن الله - تبسارك وتعالى - على هذه الأمة المحمدية بأن جعلها خير الأمم، حيث قال سبحانه: (والمؤمنون والمؤمنات بعضهم أولياء بعض يأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر ويقيمون الصلاة ويؤتون الزكاة ويطيعون الله ورسوله أولئك سيرحمهم الله إن الله عزين حكيم)، فبعد أن ذكر الله عز وجل وصف المؤمنين بكون بعضهم أولياء بعض، ذكر ما تميزوايه من الصفات عن المنافقين والمنافقات، من الأمر بالمعروف، والنهى عن المنكر، وإقامة الصلاة، وأيتاء الزكاة،

والأمر بالمعروف والنهى عـن المنكر له ثـلاث حكم: الأولى: إقامة حجة الله على خلقه، كما قال تعالى: (رسلا مبشرين ومنذرين لئلا يكون للناس على الله حجة بعد الرسل).

الثانية: خروج الآمر من عهدة التكليف بالأمر بالمعروف، كما قال تعالى: (فتول عنهم فما أنت بملوم). فدل عليي أنه لو لم يأمر

وينهى لكان ملوما. الثالثة: رحاء النفع للمأمور، كما قال تعالى: (معذرة إلى ربكم ولعلهم يتقون) وقال سبحانه: (وذكر فإن الذكرى تنفع المؤمنين).

ويشترط في الآمسر بالمعروف أن يكون عالما بأن ما يأمسر به معروف، وأن ما ينهي عنه منكر، فالداعي إلى الله تعالى لابد أن يكون على بصيرة، وهي الدليل الواضح الذي لا لبس فيه.

ولابسد للأمسر بالمعروف والناهي عن المنكر من استعمال الرفق قيما يأمر وينهى، فإن الله تعالى يعطى على الرفق ما لا يعطي على العنف، وما لا يعطى على ما سواه، كما جاء

فّي التّحديث الصحيح. وقسال تعالسي: (ادع إلي سبيل ربك بالحكمة والموعظة الحسنة وجادلهم بالتي هي

ولابد كذلك للآمر بالمعروف والناهي عن المنكر من الحلم، والصبر على أذى الناس، بالإضافة إلى بقية الأخلاق الحسينة، وذلك لأن الناس مجبولون على معاداة من يتعسرض لهم في أهوائهم الفاسدة، وأغراضهم الباطلة، الأمر بالمعسروف والنهى

رئيس وأعضاء (إحياء التراث) عزوا السعودية بضحايا

حكومة وشعبا ونؤيد إجراءاتها لمواجهة الإرهاب

الاعتداء الغاشم: عمل إرهابي مجرم ونتضامن مع المملكة

ولذا قال لقمان العبد الصالح الحكيم لولده: (وأمر بالمعروف وانه عن المنكر واصبر على مًا أصابك). كما يشترط في جواز الأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر مراعاة المصالح و المفاسد. العمل الجماعي أما موقف التحمعية من

العمل الجماعي، فقد جاء في ذلك: من الأصوّل المهمة التر أكدتها الشريعة، وحث عليها القرآن، الاعتصام بحبل الله، والتعاون على البر والتقوى، كما قال تعالى: (واعتصموا بحبل الله جميعا ولا تفرقوا)، وقد نظم الإسلام حياة الإنسان من المهد إلى اللحد وفق نظام جماعي يقوم على الكتاب

ولم ترعها حق رعايتها.

ونسرى أن الدعوة الأصل

فيها الظهور والعلنية، وأن

تكون أهدافها معلنة، وأن

تجتنب كل وسائل التآمر،

والخداع، فالإسلام ظاهر بين

واضح، ولكل أهل بلد حرية

الأخذ بما يرونه من الوسائل

التى تعينهم على قيامهم بأمر

الدين بما لا يخالف المنصوص

كما حددت الجمعية موقفها

من جماعات الدعوة والفرق،

ومما جاء في المنهج حول

ذلك: نسرى وجسوب وحدة

المسلمين، وائتلافهم كما أمر

الله تعالى، فالجماعة نجاة،

قال سبحانه: (واعتصموا

بحبل الله جميعا ولا تفرقوا)

وهذه هي وصية الله تعالي

لجميع أنبيائــه بالائتلاف،

عليه من الشرع.

والفرقة عداب.

وأن الدعوة إلى الله تعالى واجبة على كل مسلم مكلف حسب الاستطاعة، ونرى أن العمل الجماعي في أمور الدعوة إلى الله تعالى أنفع وأفضل مسن العمل الفردي، ونرى أن إقامة جماعة سلفية واضحة الأهداف إنما هي وسيلة لخدمة الدين، والعمل على رعاية مصالح المسلمين، وتقديم الخيسر لهم، وليس ذَّلك مَـٰن الحزبية التي نهي الشرع عنها، بل نرى أنّ ذلكُ من الوسائل الميسرة لخدمة الدين، ونشره، والقيام بواجب الأمر بالمعروف، والنهى عن المنكسر، وخاصة في البلدان التي أهملت هذه الفريضة،

صحيحا، وهي:

1 - وجود إمام للمسلمين وهو الحاكم المسلم القائم الظاهر: والأدلة على ذلك كثيرة منها: قولـه ﷺ: «إنما الإمام جنة، بقاتل من ورائه، ويتقى به، فإن أمر بتقوى الله عزّ وجلّ، وعدل، كان له بذلك أجر..» ووجه الدلالة أن (إنما) تفيد الحصر، فكأنسه قصر مهام الإمام في كونه ســترا ـ قال النُووٰى: أَى كَالستر لأنه يمنع العدو من أذى المسلمين.

فالوقايــة من أذية العدو منتفية إذا لـم يكن لنا إمام

والجماعة، والبعد عن الفرقة و الأختلاف.

هذه الجرائم التي هي بلا شك من الإفساد

تضامنهم الكامل مع حكومة وشعب المملكة

العربية السعودية، وتأييدهم فيما تتخذه من

إجراءات لمواجهة مثل هذه الأعمال الإرهابية،

كما عبر رئيس وأعضاء الجمعية عن

كما تضمنت البرقية مشاعر التعازي

والمواساة لجلالة ملك المملكة العربية

السعودية خادم الحرمين الشريفين الملك

عبدالله بن عبدالعزيز، ولأسر الضحايا بهذا

والقضاء عليها.

المصاب الجلل.

كما أوجب سبحانه على نبيه البراء من هذه الفرق، والأحزاب التي حادث عن صراطه المستقيم. وأن الاختلاف والافتراق

واقع في الأمة كما قال تعالى: (ولآيزالون مختلفين إلا من رحم ربك).

والله - عزّ وجلّ - استثنى المرحومين من المختلفين، وهم أهل الفرقة الناجية المهتدية المتمسكة بكتاب الله تعالى، وسنة رسول الهدى ﷺ.

وقد وقع في الأمة ما أخبر به ﷺ فظهرت الفرق الضالة، والمنحرفة.

وأما موقفنا من هذه الفرق الضالة والمنحرفة، فهو موقف أهل السنة والجماعة من البدع والمبتدعة، وذلك بعدم إقرارهم بيدعتهم، وكشف اللثام عن كل قول، أو فعل بخالف القرآن، والسنة، وإجماع الأمة حسَّ القدرة والاستطاعة طاعة لله ولرسوله ﷺ.

وأما موقفنا من جماعات الدعوة، فالذي نراه أن العمل الجماعي مشروع وفق ضوابط: أن يكون الاجتماع على الكتاب والسنة، وهدي السلف الصالح، وألا يؤسس على الأهواء، والتحرُّب للأشخَّاص، وعقد الولاء، والبراء عليه، وألا تعطى هذه الجماعة الدعوية لنفستها ما يعطى لجماعة المسلمين العامة كالمبايعة للإمام العام، وأن يكون عمل هذه الجماعة الدعوية مما يؤيد الإمام العام، ويكون عونا له في الواجبات التي ألقاها الله علَّى عاتقه من إقَّامة شـرع الله في الأرض، والجهاد في

الجهاد وجاء في منهج

الجمعية حسول الجهاد في سبيل الله: بان الجهاد فريضة ماضية إلى يوم القَّنامة، وللجهاد في سبيل الله (أي: القتال) شروط لا بد من تواقرها لكي يكون جهادا

## منهج السلف الصالح في إنكار منكر الإمام المعلن للإسلام: لا يجوز إلا باللسان والقلب فقط السلطان ولو جار، وقد أجمع الفقهاء على وجوب طاعة

فى نهاية الكتيب تطرقت جمعية إحياء التراث الإسلامي لبيان منهج السلف في تقويم أخطاء الحكام، ومما جاء فيه: من أوائل الأمور التي وقع الخلاف فيها بين المسلمين أسلوب تغيير المنكر، فبالرغم من أن هناك اتفاقا عاما، أو إجماعا بين المسلمين جميعا على أن المنكر يجب تغييره بوسيلة من الوسائل الثلاث: اليد واللسان والقلب، فإن المسلمين اختلفوا قديما في الأسلوب الذي يجب أن يصحب تغيير المنكر بواسطتة، وكذلك اختلفوا في المواضع التي يجوز استعمال اليد، أي: القوة فيها، ومتى يجوز استخدام اللسان؟ وما الأوقات التي يعذر المسلم إن أنكر بقلبه فقط؟ وبالرغم من أن

المسلمين \_ أيضا \_ متفقون على وجوب اتباع الحكمة في كل

ذلك، إلا أن تفسير الحكمة يختلف من طائفة إلى أخرى، ومن

فرد إلى فرد، ويظهر هذا الاختلاف واضحا وجليا في إنكار

منكر الإمام المعلن للإسلام، فبينما رأى الخوارج والمعتزلة وجوب إنكار منكر الإمام بكل صورة من صور الإنكار: اليد، واللسان، والقلب، نجد أن أهل السنة وعلماء السلف قديما وحديثا قالوا بتحريم إنكار منكر الإمام المعلن للإسلام باليد، وأنه لا يجوز إنكار منكره إلا باللسان والقلب فقط. وقد رد علماء السنة والسلف على ما قاله الخوارج والمعتزلة فى ذلك بقولهم: إن الرسول صلى الله عليه وسلم استثنى

الإمام من تغيير منكره بالقوة، بل لم يجز أصلا إنكار منكره إلا باللسان فقط، وقد جاء في أحاديث كثيرة منها حديث الإمام البخاري في صحيحه عن عبدالله بن عباس رَوْالْقُهُ عن النبي ﷺ: «من كره من أميره شيء فليصبر، فإنه من خرج من السلطان شبرا مات ميتة جاهلية». قال ابن بطال: في الحديث حجة في ترك الخروج على

الأمرين، وهذه قاعدة فقهية مهمة.

السلطان والجهاد معه، وإن طاعته خير من الخروج عليه، لما فى ذلك من حقن للدماء، وتسكين للدهماء. وعن أبى هريرة رَوْقَي قال: سمعت الصادق المصدوق يقول: «هلكة أمتي على يدي غلمة من قريش»، فقال مروان: لعنة الله عليهم علمة، فقال أبو هريرة: لو شئت أن أقول بني فلان وبنى فلان لفعلت».

قال آبن بطال: وفي الحديث أيضا حجة لما تقدم من ترك القيام على السلطان ولو جار، لأنه على أعلم أبا هريرة بأسماء هؤلاء، وأسماء آبائهم، ولم يأمرهم بالخروج عليهم مع إخباره بأن هلاك الأمة على أيديهم، لكون الخروج أشد في الهلاك، وأقرب في الاستئصال من طاعتهم، فاختار أخف المفسدتين، وأيسر

وانجازات الجمعية لنشسر المصحف والكتاب الإسلامي، حبث تضمن هنذا الملحق (4) أجزاء رئيسية: الأول: حبول المصحف الشبريف وتفسيره، والثاني: حول ترجمة تفسير القرآن الكريم وطباعته وتوزيعه، والثالث: عن إصدارات خاصة لتعليم القرآن، أما القسم الرابع: فكان مخصصا لمكتبة طالب

والجدير بالذكر أن كتاب (منهج الجمعية للدعوة والتوجيه) متوافّر لدى أغلَّت اللحان التابعة للحمعية، كما يتم توزيعه مجانا في المقر الرئيسي لجمعية إحياء التراث الإسلامي.